

شیخ

# القول عَلَى الْعِرْجَةِ

لشیخ الْإِسْلَامِ

مُحَمَّدْ بْنُ عَمَدَلْوَهَ الشِّعْبِيِّ

أَبْرَزَ اللَّهُ لَهُ الْمُرْتَبَةُ وَالْمُقْرَنَةُ

الشیخ لمعايلي الشیخ

صَاحِبُ بْنِ عَمَدَلْالْعَزِيزِ بْنِ مُحَمَّدِ الشِّعْبِيِّ

عَفَّرَ اللَّهُ لَهُ وَلِالرَّابِيَّهُ وَلِأَهْلِ بَيْهُ

تَحْقِيقُ وَعَنْتَابِيَّةُ

عَادِلُ بْنُ مُحَمَّدِ دُرْسَى رِفَاعِيَّ

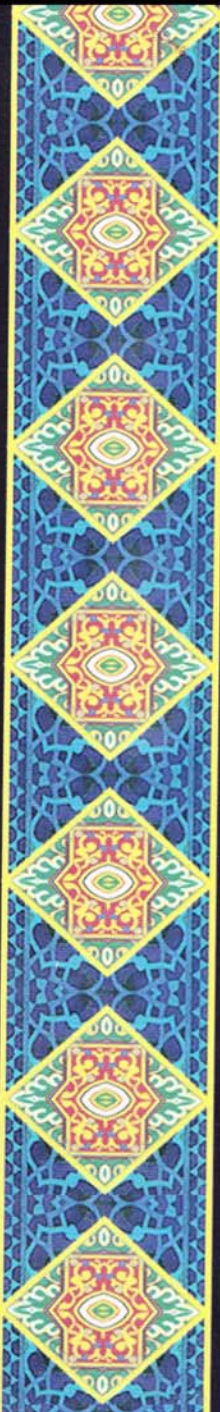
عَفَّرَ اللَّهُ لَهُ وَلِالرَّابِيَّهُ وَلِأَهْلِ بَيْهُ وَلِشَاعِيَّهُ

مِكْبَرَةُ الْجَنَاحِ

لِالنَّشْرِ وَالْتَّوزِيعِ

رَفِعٌ

جَعْلُ (الْجَنَاحِ) (الْجَنَاحِيُّ)  
الْأَسْكَنُ (الْبَنَى) (الْبَنَوْرَكِيُّ)  
[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)



رَفِعٌ

بِسْمِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
السَّمْعُ لِلَّهِ الْفَرْدَوْسِ

[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)

رَفِعٌ

جَبَرُ الرَّحْمَنِ الْبَحْرَيِّ  
الْمَلِكُ لِلْمَلَكِ الْفَرْوَانِ

[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)

شَيْخٌ

الْقَوْلُ الْأَعْلَى



عنوان المصنف: شرح القواعد الأربع  
 تحقيق: عادل محمد مرسي رفاعي  
 رقم الإيداع: ٢٠١٢/٥٦٩٦  
 الترقيم الدولي: ٩٧٨-٩٧٧-٥٢٣٢-٠٩-٠

# جميع الحقوق محفوظة الطبعة الأولى ١٤٣٣



للنشر والتوزيع

الإمارة والبيتات جوال: ٠٠٢٠١٧٩٥٧٥٧٣ - ٠٠٢٠١١٦٨٩٩١ - ٠٠٩٦٦٥٧٣٤٧ - ٠٠١١٦٨٣٥٥٠  
 الإسكندرية: ٠١١٦٨٣٣٥٥٠ - ٠٣٥٤٦١٥٨٣ - جوال: ٠٣٥٤٦١٥٨٣ - ٠٣٥٤٦١٥٨٣  
 القاهرة: ٠٢٠٢٥١٠٧٤٧٢ - ٠٢٠٢٥١٠٧٤٧٢ - ٠٢٠٢٥١٠٧٤٧٢ - ٠٢٠٢٥١٠٧٤٧٢  
 جوال: ٠١١٦٨٣٥٥٠ - ٠١١٦٨٣٥٥٠ - فاكس: ٠٣٤٣٨١٥٠٩

البريد الإلكتروني: [dar\\_alhijaz@hotmail.com](mailto:dar_alhijaz@hotmail.com)

سِلْسِلَةُ شُرُوحَاتٍ وَمُؤْلِفَاتٍ مَعَالِيِّ الشَّيْخِ (١٠)

# شِرْحُ الْقَوْدَلَادِ

لِشَيْخِ الْإِسْلَامِ

مُحَمَّدٌ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ التَّمِيميِّ

أَمْرُواَللَّهُ لَهُ الْمُرْسَلُوَهُ وَالْمُفْرَزُ

الشِّرْحُ لِمَعَالِيِّ الشَّيْخِ

صَلَاحُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ مُحَمَّدٍ لِشَرِيفِ

غَفَّرَ اللَّهُ لَهُ لِرَأْسِهِ وَلِأَهْلِ بَيْهُ

تَحْمِيلُهُ وَعَنَاءُهُ

عَادِلٌ بْنُ مُحَمَّدٍ دُمَرْسَى رِفَاعِيٌّ

غَفَّرَ اللَّهُ لَهُ لِرَأْسِهِ وَلِأَهْلِ بَيْهُ وَلِسَاعِهِ

فَيَكِيدَلِ الدِّجَى

لِلشَّرِّ وَالْقَوْزِيَّ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

مُقَدَّمَةُ النَّاشرِ

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على رسوله الأمين، محمد ابن عبد الله، وعلى آله وصحبه أجمعين، ومن اهتدى بهديه إلى يوم الدين، أما بعد..

فَهَذَا شَرْحٌ مُبَارَكٌ عَلَى رِسَالَةِ الْفُوَاعِدِ الْأَرْبَعَ:

لِشَيْخِ الْإِسْلَامِ

مُحَمَّدٌ بْنُ عَبْدِ الْوَهَابِ بْنِ سُلَيْمَانَ بْنِ عَلَيٍّ أَلْ مُشَرَّفِ التَّمِيمِيٍّ

أَجْزَلَ اللَّهُ لَهُ الْمَتُوْبَةَ وَالْمَغْفِرَةَ

الشَّرْحُ لِمَعَالِي الشَّيْخِ

صَالِحٌ بْنُ عَبْدِ الْعَزِيزِ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ إِبْرَاهِيمَ أَلِ الشَّيْخِ

غَفَرَ اللَّهُ لَهُ وَلِوَالِدَيْهِ وَلِأَهْلِ بَيْتِهِ

وكان ذلك في دروس ألقاها شيخنا العلامة الحبر-حفظه الله- وهذه الرسالة المباركة على وجازتها من رسائل إمام الدّعوة رَحْمَةُ اللَّهِ الهامة، والتي فيها بيان حال أهل التوحيد، وحال أهل الشرك، أخذها رَحْمَةُ اللَّهِ من نصوص الكتاب والسنة، فجزي الله صاحب المتن والشرح خير الجزاء.

كما نسأل الله بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ أن ينفع بهذا الشرح المبارك، وأن يرزقنا الإخلاص في القول والعمل؛ إنه خير مسؤول، وأكرم مأمول، كما أحمد الله بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ أن شرح صدر شيخنا الجليل لتشريفي بالعمل على هذا الشرح المبارك، والشكر موصول لجميع من شارك في إعداده، كما أسأله بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ أن يجعل شيخنا إمام هدي ورشاد، وأن يعز به ويصلح، وأن يبارك في عمره وعمله، وأن يغفر له ولوالديه ولذرته ولأهل بيته، وأن يقيه شر الحاسدين، وأسأله بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ أن يرفع بهذا الشرح ذكره، ويثقل بها موازين أعماله، وأن يجمعه ووالديه وذرته وأهل بيته تحت لواء الحمد، وفي جنات النعيم، وفي زمرة السابقين مع النبي الأمين، وصحابته الغر الميامين، وأن يجعل لي من الخير نصيا، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه، وسلم تسليماً مزيداً.

كتبه

عادل بن محمد مرسي رفاعي

الرياض / ١٤٣١/٤/١٨

قال المؤلف رحمه الله :

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

أَسْأَلُ اللَّهَ الْكَرِيمَ رَبَّ الْعَرْشِ الْعَظِيمَ أَنْ يَتَوَلََّكَ فِي الدُّنْيَا  
وَالْآخِرَةِ، وَأَنْ يَجْعَلَكَ مُبَارَّكًا أَيْمَنًا كُنْتَ، وَأَنْ يَجْعَلَكَ مِمَّنْ إِذَا  
أُعْطِيَ شَكَرًا، وَإِذَا أُبْتُلِيَ صَبَرَ، وَإِذَا أَذْنَبَ اسْتَغْفَرَ، فَإِنَّ هُوَ لِإِلَهِ الْثَّلَاثَ  
عُنُوانُ السَّعَادَةِ<sup>(١)</sup>.

الشرح:

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله رب العالمين، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له،  
وأشهد أن محمدا عبد الله ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم  
تسليماً كثيراً إلى يوم الدين.

أما بعد: فإن هذه النبذة المختصرة - القواعد الأربع - من النبذ المهمة،  
من رسائل إمام هذه الدعوة رحمه الله، وأهميتها تأتي بمعرفة مضادات تلك  
القواعد الأربع، وأن الإخلال بهذه القواعد الأربع، أو عدم ضبطها يقع  
معه ليس عظيم في معرفة حال المشركين، وحال الموحدين.

والابتلاء وقع بحال أهل التوحيد، وحال أهل الشرك، والله عَزَّ بَيْنَ في  
القرآن ما يجب من حقه في توحيده، وبين الشرك به بياناً عظيماً.

(١) انظر: الوابل الصيب للإمام ابن القيم رحمه الله (ص ١١).

وهذه القواعد الأربع مأخوذة من نصوص الكتاب والسنة، ومن معرفة حال العرب - كما سيأتي - فهي قواعد عظيمة تعصِّمُ مَنْ حفظها وعلم معناها من أن يكون عنده تردد في مسألة الحكم على أهل الإشراك، وعلى وجوب إخلاص الدين لله تعالى وكيف يكون ذلك.

إمام الدعوة الإمام محمد بن عبد الوهاب رَحْمَةُ اللَّهِ كعادته في كثير من رسائله؛ يبتدئها بدعاء لمن يقرأ تلك الرسالة، أو لمن وُجِّهَتْ إليه، وهذا - كما هو معلوم - فيه التنبيه على أنَّ مبني العلم، والدعوة على الرحمة والتراحم بين المعلم والمتعلم، والرحمة والتراحم بين الداعية والمدعو؛ لأن الرحمة في ذلك هي سبب التواصيل، قال تعالى: **﴿فِيمَا رَحْمَةٌ مِّنَ اللَّهِ لِنَتَ لَهُمْ﴾** [آل عمران: ١٥٩]، يعني: فِيرحمة من الله لنت لهم، فِيرحمة من الله لنت لهم، و(ما) في هذه الآية صلة لتأكيد الجملة، وهي التي تسمى الزائدة<sup>(١)</sup>؛ لزيادة التأكيد، فالدعاء هذا ناتج عن الرحمة.

وهكذا ينبغي على المعلم، وعلى الداعية، وعلى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أن يكون رحيمًا بالخلق، كما وصف الله تعالى نبيه ﷺ بقوله: **﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ﴾** [الأنياء: ١٠٧]، وقال: **﴿إِلَّا مُؤْمِنِينَ رَءُوفُّ رَّحِيمُّ﴾** [التوبه: ١٢٨].

(١) قال الشوكاني رَحْمَةُ اللَّهِ في فتح القدير (٣٩٣/١) عند هذه الآية: «(وَمَا) في قوله: **﴿فِيمَا رَحْمَةٌ مِّنَ اللَّهِ لِنَتَ لَهُمْ﴾** [آل عمران: ١٥٩] مزيدة للتأكيد، قاله سيبويه وغيره، وقال ابن كيسان: إنها نكرة في موضع جر بالباء ورحمة بدل منها، والأول أولى بقواعد العربية. ومثله قوله تعالى: **﴿فِيمَا نَفَضُّهُمْ مِّنْ شَهَرٍ﴾** [المائدة: ١٣] والجار والمجرور متعلق بقوله: **﴿لِنَتَ لَهُمْ﴾** [آل عمران: ١٥٩]، وقدم عليه لإفادة القصر، وتنوين (رحمة) للتعظيم، والمعنى: أن لينه لهم ما كان إلا بسبب الرحمة العظيمة منه» أ. هـ.

قال ابن القيم رحمه الله<sup>(١)</sup> في وصف حال الداعي إلى الله مع أهل المعصية، وأهل النفور عن الحق، قال في ذلك:

وَاجْعُلْ لِوَجْهِكَ مُقْلَثَيْنِ كَلَاهَمَا  
مِنْ خَشْيَةِ الرَّحْمَنِ بَاكِيَتَانِ  
لَوْ شَاءَ رَبُّكَ كُنْتَ أَيْضًا مِثْلَهُمْ  
فَالْقَلْبُ بَيْنَ أَصَابِعِ الرَّحْمَنِ

حتى حين تقع الحدود وتطبق؛ فهي تطبق على وجه الرحمة لا على وجه الانتقام، رحمة بهذا الذي استحق تلك العقوبة أن تسلط عليه الشيطان فجعله مستحقاً لذلك، كالأسير من أحبابك إذا وقع في أيدي العدو.

فهذا التقديم بالدعاء من الإمام رحمه الله فيه التنبية على ذلك، وكان فيما دعا أنّه سأّل الله عَزَّ وَجَلَّ أن يجعلنا ممّن إِذَا أُعْطِيَ شَكَرًا، وَإِذَا ابْتُلِيَ صَبَرًا، وَإِذَا أَذْنَبَ اسْتَغْفَرَ، فَإِنَّ هَؤُلَاءِ الْثَّلَاثَ عُنْوَانُ السَّعَادَةِ.

إِذَا أُعْطِيَ شَكَرًا؛ لأن العطاء من الله عَزَّ وَجَلَّ نعمة، والله عَزَّ وَجَلَّ يحب الشاكرين من عباده. والشகر يكون بسان المقال، ويكون بالعمل، فقوله عَزَّ وَجَلَّ: «أَنَّ أَشْكَرُ لِي وَلِوَلِيَّكَ» [القمان: ١٤]، بالمقال وبالعمل، وقوله عَزَّ وَجَلَّ: «أَعْمَلُوا إِلَّا دَأْوِدَ شَكَرًا» [سبأ: ١٣]، هذا من جهة العمل، وقوله عَزَّ وَجَلَّ: «وَأَشْكَرُوا لِي وَلَا تَكْفُرُونَ» [البقرة: ١٥٢]، هذا من جهة القول والعمل؛ ولهذا افترق الشكر عن الحمد<sup>(٢)</sup>؛ فالشكر يكون عن نعمة، وأما الحمدُ فقد يكون مقابل نعمة،

(١) انظر النونية لابن القيم مع شرحها لأحمد بن إبراهيم بن عيسى (١٣١/١).

(٢) قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله «وعلى هذا فكثير من الناس يقول: الحمد أعم من الشكير من جهة أسبابه، فإنه يكون على نعمة وعلى غير نعمة، والشكير أعم من جهة أنواعه، فإنه يكون بالقلب واللسان واليد، فإذا كان كل مخلوق فيه نعمة لم يكن =

أولاً يكون؛ يكون ثناءً مبتدئاً، والشكر يكون باللسان وبالعمل، وأما الحمدُ فيكون باللسان دون العمل، في فروق معروفة عند أهل العلم. هذا مما ينبغي تدبره، وهو أن العبد إذا أُعطي عطاءً شكرَ عطاءَ الله عَزَّلَهُ، وشكرُ العطاء -كما سبق بيانه- بالقول وبالعمل:

أما بالقول بأن ينسب ذلك العطاء إلى من أطعاه، وأن يشنى عليه به، وأن لا يُلتفت فيه إلى غيره، **﴿وَمَا يَكُمْ مِنْ يَعْمَلُ فِيمَنَ اللَّهُ يَعْرِفُونَ نَعْمَلَ اللَّهُ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا﴾** [النحل: ٥٣، ٨٣].

ومن جهة أخرى؛ جهةُ العمل، يكون الشكر باستعمال النعم فيما يحب من أنعم بها وأسدتها. وهذا مما يحبه الله عَزَّلَهُ بل من عظيم ما يحب الله من العبادات أن يكون العبد شاكراً؛ ولهذا قال: **﴿وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ﴾** [سبأ: ١٢]، وقال عَزَّلَهُ: **﴿ذُرِّيَّةٌ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ ثُوَجٍ إِنَّمَا كَانَ عَبْدًا شَكُورًا﴾** [الإسراء: ٣]؛ يعني: يا ذرية من حملنا مع نوح إنه كان عبداً شكوراً كان كثير الشكر لله عَزَّلَهُ، قال أهل التفسير<sup>(١)</sup>: كان إذا أكل الأكلة شكر الله عليها، وإذا شرب الشربة شكر الله عليها، وإذا اكتسى شكر الله على ذلك. يعني: أن يتبرأ من كل حول وقوه في ما جاءه من النعم، أو ما يسره، وأن يعترف بأنها من الله عَزَّلَهُ.

---

= الحمد إلا على نعمة، والحمد لله على كل حال؛ لأنَّه ما من حال يقضيها إلا وهي نعمة على عباده» أ. هـ. انظر مجموع الفتاوى (٣٠٨/١٤)، و الحسنة والسيئة (١/٧٥).

(١) انظر: تفسير الطبرى (١٥/١٩)، وتفسير القرطبي (١٠/٢١٣).

قال ابن كثير رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ: «وقد ورد في الحديث وفي الأثر عن السلف أن نوحاً كَانَ يحمد الله على طعامه وشرابه ولباسه و شأنه كله؛ فلهذا سمي عبداً شكوراً».

انظر: تفسير ابن كثير (٣/٢٥).

ويبال الشكر له صلة بالتوحيد، وكأن الإمام عليه السلام حين ذكر الشكر على العطاء، والصبر على البلاء، والاستغفار من الذنب، كأنه نظر إلى حال الموحّد، خاطبه بما يجب عليه أن يكون معه دائماً، فإن الموحّد أنعم الله عليه بنعمة لا تعدلها نعمة؛ ألا وهي: أن كان على الإسلام الصحيح، أن كان على التوحيد الخالص الذي وعد الله أهله بالسعادة في الدنيا والآخرة. ولابد للموحّد من الابتلاء، فسأل الله له أن إذا ابتلي صبر؛ والابتلاء قد يكون من جهة الأقوال التي توجه إليه، وقد يكون الابتلاء من جهة البدن، وقد يكون من جهة المال أو غير ذلك.

قال: (وإذا أذنبَ اسْتَغْفِرَ)؛ لأن الموحّد لابد أن يكون معه شيء من الإعراض، ولابد أن يقع في الذنب؛ إما من الصغائر، وإما من الكبائر، والله عَزَّ وَجَلَّ من أسمائه الغفور<sup>(١)</sup>، ولا بد أن يظهر أثر ذلك الاسم في بريته وملكته؛ لهذا يحب الله من عبده الموحد المخلص أن يكون دائم الاستغفار، ولا بد للموحّد من ذلك.

والعبد إذا ترك عظيم الاستغفار جاءه الكبير، والكبير يحيط كثيراً من العمل؛ لهذا قال هنا: (وإذا أذنبَ اسْتَغْفِرَ، فَإِنَّ هُوَ لَأَءِ الْثَلَاثَ عِنْوَانُ السَّعَادَةِ). فإذا ذكر هذه متلازمة في حال كل موحّد؛ وهي الشكر على العطاء، والصبر على البلاء، والاستغفار من الذنب والعصيان، وكلّما عُظِّمَ العبد

(١) قال ابن القيم عليه السلام في نونيته:

وَهُوَ الْغَفُورُ فَلَوْ أُتِيَ بِقُرَابَهَا  
مِنْ غَيْرِ شَرِكٍ بَلْ مِنَ الْعَصَيَانِ  
لَا تَأْتِهِ بِالْفَفْرَانِ مِلْءَ قُرَابَهَا  
سُبْحَانَهُ هُوَ رَأْسُ الْغُفْرَانِ

انظر: النونية بشرح ابن عيسى (٢٢٧/٢ - ٢٣١).

معرفة بربه كلما عظُم هذه الثلاث ، وكلما عظم التوحيد في القلب عظمت هذه الثلاث ، حتى يصير العبد لا يرى سوى الله ﷺ في استحقاق شيء من أعماله وتصرفاته ، فإن غفل عن ذلك كان استغفاره استغفار الذي لا يفقه ، لهذا كان ﷺ يستغفر في اليوم والليلة أكثر من مائة مرة<sup>(١)</sup> ، وفي رواية في الصحيح «وَاللَّهُ إِنِّي لَا سْتَغْفِرُ اللَّهَ وَأَتُوْبُ إِلَيْهِ فِي الْيَوْمِ أَكْثَرَ مِنْ سَبْعِينَ مَرَّةً»<sup>(٢)</sup> .

والموحد يخشى عليه من خطر الغرور؛ لأن يقول إنه من أهل التوحيد، أو المحققين لاتباع السلف، أو من المتبسين إلى العلم، وهو مع ذلك ليس في قلبه من الخضوع والذل لله تعالى ما يكون سبباً في قبول هذه الوسيلة، وهي وسيلة التوحيد إلى الله جل جلاله، وشأن الله أعظم، وطلب من عباده شيئاً قليلاً، ولهذا عظم أمر التوحيد، وقبع جداً الشرك وما جر إليه.

(١) كما في الحديث الذي أخرجه مسلم (٢٧٠٢) من حديث الأغر المزني رضي الله عنه.

(٢) أخرجه البخاري (٦٣٠٧) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

اعْلَمْ أَرْشَدَكَ اللَّهُ لِطَاعَتِهِ: أَنَّ الْحَنِيفِيَّةَ مِلَّةُ إِبْرَاهِيمَ: أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿وَمَا حَكَمْتُ الْجِنَّا وَالْإِنْسَانَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ﴾ [الذاريات: ٥٦]. فَإِذَا عَرَفْتَ أَنَّ اللَّهَ خَلَقَ لِعِبَادَتِهِ فَاعْلَمْ: أَنَّ الْعِبَادَةَ لَا تَسْمَى عِبَادَةً إِلَّا مَعَ التَّوْحِيدِ، كَمَا أَنَّ الصَّلَاةَ لَا تُسَمَّى صَلَاةً إِلَّا مَعَ الطَّهَارَةِ، فَإِذَا دَخَلَ الشَّرُكُ فِي الْعِبَادَةِ فَسَدَّتْ كَالْحَدَثِ إِذَا دَخَلَ فِي الطَّهَارَةِ. فَإِذَا عَرَفْتَ أَنَّ الشَّرُكَ إِذَا خَالَطَ الْعِبَادَةَ أَفْسَدَهَا وَأَحْبَطَ الْعَمَلَ وَصَارَ صَاحِبُهُ مِنْ الْخَالِدِينَ فِي النَّارِ عَرَفْتَ أَنَّ أَهْمَّ مَا عَلَيْكَ: مَعْرِفَةُ ذَلِكَ، لَعَلَّ اللَّهَ أَنْ يُخْلِصَكَ مِنْ هَذِهِ الشَّبَكَةِ، وَهِيَ الشَّرُكُ بِاللَّهِ الَّذِي قَالَ اللَّهُ فِيهِ: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْفُرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ، وَيَعْفُرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾ [النساء: ١١٦]، وَذَلِكَ بِمَعْرِفَةِ أَرْبَعِ قَوَاعِدَ ذَكَرَهَا اللَّهُ تَعَالَى فِي كِتَابِهِ.

### الشرح:

هذه المقدمة مدخل لهذه القواعد، وأول ذلك (أَنَّ الْحَنِيفِيَّةَ مِلَّةُ إِبْرَاهِيمَ ﷺ) جعل الله ﷺ إبراهيم حنيفًا؛ يعني : مائلاً<sup>(١)</sup> عن طريق الشرك إلى التوحيد الخالص، والحنيفية هي الملة التي مالت عن كل باطل إلى الحق،

(١) انظر : لسان العرب (٩/٥٦ ، ٥٧) ، في مادة (حنف) : «وحنف عن الشيء وتحنف (مال) ، والحنيف : المسلم الذي يتحنف عن الأديان أي يميل إلى الحق .. وقيل : هو المخلص». أ. ه. بتصرف . ومختر الصلاح (١/٦٧) في مادة (حنف) قال : «الحنيف المسلم ، وتحنف الرجل أي عمل حنيفية ، ويقال اختتن ويقال اعتزل الأصنام وتعبد». أ. ه.

وابتعدت عن كل باطل إلى الحق، وهي ملة أبينا إبراهيم عليه السلام كما قال عليه السلام:

﴿مَا كَانَ إِبْرَاهِيمَ يَهُودِيًّا وَلَا نَصَارَائِيًّا وَلَكِنْ كَانَ حَنِيفًا مُسْلِمًا﴾ [آل عمران: ٦٧]

وقال عليه السلام: ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَاتَلَتِ اللَّهَ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُنْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾ [٢١]

شَاكِرًا لِأَنَّعْمَةَ أَجْبَنَهُ وَهَدَهُ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ﴾ [٢٢]

[النحل: ١٢١-١٢٠] حقيقة ملة إبراهيم هي تحقيق معنى لا إله إلا الله كما قال عليه السلام في سورة الزخرف:

﴿وَإِذَا قَالَ إِبْرَاهِيمَ لِأَيْهُ وَقَوْمِهِ إِنِّي بَرَاءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ﴾ [٢٣]

إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي فَإِنِّي مُسْلِمٌ﴾ [٢٤]

سَيِّدِينَا وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَّةً فِي عَقِيقَةِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ [٢٥]

[الزخرف: ٢٦-٢٨]

وهذه الكلمة هي كلمة لا إله إلا الله، ﴿إِنِّي بَرَاءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ﴾ هذه هي الكلمة التوحيد، هذا هو النصف الذي هو النفي في الكلمة التوحيد؛ يعني قول (لا إله) معناه ﴿إِنِّي بَرَاءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ﴾، إلا الله يعني ﴿إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي﴾ وجعلها الكلمة في عقبه، وأعظم تفسير لكلمة التوحيد هو هذه الآية حيث قال: ﴿إِنِّي بَرَاءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ﴾ [٢٦] إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي﴾.

ولهذا قال أهل العلم<sup>(١)</sup>: إن الكلمة التوحيد لا إله إلا الله فيها نفي وإثبات، والنفي فيه البراءة من كل معبود سوى الله عليه السلام، ومن عبادة كل ما سوى الله عليه السلام؛ لأن عبادة ما سوى الله عليه السلام باطلة، وإثبات العبادة لله عليه السلام وحده، يعني إزالة العبودية الحقة المستحقة في واحد وهو الله جل جلاله، هذه هي ملة

(١) انظر: بدائع الفوائد لابن القيم رضي الله عنه (١٤٥/١).

قال عليه السلام عند المسألة الخامسة في إيضاح النفي الوارد في سورة (الكافرون) عند قوله:

﴿وَلَا أَنْتَ عَنِّي ثُوَّبُونَ مَا أَعْبُدُ﴾ [٢]

: «إثبات أن له معبوداً يعبده وأنتم بريئون من عبادته، ففضصنت النفي والإثبات، وطابت قول إمام الحنفاء: ﴿إِنِّي بَرَاءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ﴾ [٣]

إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي﴾، وطابت قول فتاة الموحدين: ﴿وَإِنَّ أَعْتَلُتُرُّهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهُ﴾ فانتظمت حقيقة لا إله إلا الله تعالى». ا.ه. بتصرف.

إبراهيم، وهذه هي الحنيفية وهي التي أمر الله عَزَّ وَجَلَّ نبيه بالاستمساك بها؛ **﴿ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ اتَّعِ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا﴾** [النحل: ١٢٢]، فملة إبراهيم عَزَّ وَجَلَّ هي التوحيد.

وإذا عرفت هذا، فإنَّ العبادة لا تُقبل إلا بالتوحيد، وذلك مثل الطهارة للصلوة، فإنَّ التوحيد شرط قبول العبادة؛ يعني الإخلاص، والطهارة شرط صحة الصلاة، فكما أنه لا تصح الصلاة إلا بالطهارة، فكذلك لا تصح عبادة أحد إلا إذا كان موحداً، ولو كان في جبهته أثر السجود، وكان صائماً في النهار قائماً في الليل فإنَّ شرط قبول ذلك أن يكون موحداً ملخصاً، قال الله عَزَّ وَجَلَّ : **﴿وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لِيَحْبَطَ عَمَلُكَ وَلَا تَكُونَ مِنَ الْمُخْسِرِينَ ﴾** [آل عمران: ٦٥-٦٦]، وقال عَزَّ وَجَلَّ في الكفار : **﴿وَقَدْ مَنَّا إِلَيْنَا مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْثُورًا﴾** [الفرقان: ٢٣]، فعظمي العبادة وكثرة العبادة إذا لم تكن مع الإخلاص فإنها غير مقبولة؛ كما أنَّ الرَّجُل يصلِّي صلاة عظيمة يطيل فيها القيام، ويطيل فيها الرُّكوع، ويطيل فيها السجود، ويحسّنها جدًا، وقد دخل فيها على غير طهارة هذه صلاة غير مقبولة بالإجماع؛ لأنَّ الطهارة شرط صحة الصلاة؛ كما ثبت في الصحيح أنَّ النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال : «لَا يُقْبِلُ اللَّهُ صَلَّةً أَحَدِكُمْ إِذَا أَحَدَثَ حَتَّى يَتَوَضَّأَ»<sup>(١)</sup>، وقال صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : «لَا يُقْبِلُ صَلَّةً بِغَيْرِ طُهُورٍ وَلَا صَدَقَةً مِنْ غُلُولٍ»<sup>(٢)</sup> وهذا شرط متفق عليه، وهذا تقريب لهذه المسألة العظيمة، وإنَّ شرط الإخلاص والتوحيد لقبول العبادة أعظم من شرط الطهارة لقبول الصلاة؛ لأنَّه إذا

(١) أخرجه البخاري (١٣٥، ٦٩٥٤)، و مسلم (٢٢٥)، من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

(٢) أخرجه مسلم (٢٢٤)، من حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنه.

صلى محدثاً متعمداً فإن في تكفيره خلاف بين أهل العلم<sup>(١)</sup>، وأما إذا عبد الله وهو مشرك؛ فإنه بالإجماع ليس مقبولاً للعبادة، وبالإجماع هو كافر؛ لأنَّه أشرك بالله بِهِ الشرك الأكبر الذي لا يقبل معه عمل.

إذا تقرر ذلك فإنَّ هذا الأصل يجعل المرء يخاف، ويفرح؛ يخاف من الشرك وأن يكون من أهله، ويفرح أن جعله الله بِهِ من أهل التوحيد، فرحةً من أن جعله الله بِهِ من أهل التوحيد يوجب شكر ذلك والمحافظة عليه، وخوفه وهربه من أن يكون من أهل الشرك أو أن يأتيه بعض الشرك فيكون دائمًا حذرًا أن يُعتري عبادته، أو عقیدته، أو أقواله شيءٌ من الشركيات؛ لأنَّ الشركيات إذا كانت من الشرك الأكبر، فإنَّها محبطة للعمل، وإذا كانت من الشرك الأصغر، فإنَّها أعظم من البدع والمعاصي المختلفة، يعني من حيث الجنس، وهذا لا شك يجعل المرء الخائف الراجي يعني الخائف الفرح - الفرح بالتوحيد، الخائف من الشرك - يجعله يطلب هذه القواعد التي تجعله في يقين من أمره.

والتوحيد والشرك في دعوة الإمام المصلح بِهِ لمن تأمله قد يكون معه

(١) انظر: شرح النووي على صحيح مسلم (٣/١٠٣) و مجموع الفتاوى (٢١/٢٩٥)، المبدع (٤٩٩/١)، عون المعبد (٦١/١)، الروض المربع (٧٣/١).

قال النووي بِهِ في شرحه على صحيح مسلم: (وأجمعوا الأمة على تحريم الصلاة بغير طهارة من ماء أو تراب، ولا فرق بين الصلاة المفروضة والنافلة، وسجود التلاوة والشكراً، وصلاة الجنائز، إلا ما حكى عن الشعبي ومحمد بن جرير الطبرى من قولهما: تجوز صلاة الجنائز بغير طهارة. وهذا مذهب باطل، وأجمع العلماء على خلافه، ولو صلَّى متعمداً بلا عذر أثيم ولا يكفر عندها وعند الجماهير، وحُكِيَّ عن أبي حنيفة بِهِ أنه يكفر لتلابعه). ا.ه.

شيء من التردد أو الشك في صحة ما جاء به الإمام المصلح رحمه الله من جهة تقرير المسائل، ومن جهة الحكم على أهل الشرك والإشراك؛ لأن المسألة عظيمة أن يكون أحد من يقول لا إله إلا الله محمد رسول الله، ويصلبي، ويزكي، ويصوم، ويحج، ويعبد، ويكون من أهل العبادات العظيمة، ومن أهل الصلاح - كما يقول الناس - ثم يُقال إن عمله الذي عمله من الشركيات، أو لما لم يكفر بالطاغوت يُجعل عمله هذا هباءً مثوراً. هذه عظيمة، وكيف تستقر في النفوس؟ فربما حدث من جهة النظر في الناس الذين يتبعدون عبادات عظيمة، وهم واقعون في الشرك، ربما تعاظم بعض الناس أن يكونوا أولئك من المشركين، فهذا الحكم يكون موقعه عظيمًا ومهيباً عند بعض الناس.

وهذه القواعد لتأصيل هذه المسألة العظيمة، وهي أن الأمر ينظر فيه إلى حق الله، وإنما أتى الخلل من جهة نظر الناس إلى حق المخلوق، إلى واقع المخلوق، ولكن إذا نظروا إلى حق الله سبحانه الذي خلق الإنسان فسواء، وعدله، والذي خلق السماوات على هذا النحو العجيب وهذه الأرض، وأقام الدلائل على وحدانيته بربوبيته، وجعل ذلك في النفس، وفي الآفاق وفيما حوله، يعلم أنه لا حجة لمشاركة على الله سبحانه، ولكن الله سبحانه بعث الرسل رحمة؛ لإقامة الحجة والإعلان النذير.

## القاعدة الأولى:

أَنْ تَعْلَمَ أَنَّ الْكُفَّارَ الَّذِينَ قَاتَلُهُمْ رَسُولُ اللَّهِ مُّقْرُونَ بِأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى هُوَ الْخَالِقُ الرَّازِقُ الْمُدَبِّرُ، وَأَنَّ ذَلِكَ لَمْ يُدْخِلْهُمْ فِي الْإِسْلَامِ، وَالدَّلِيلُ: قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِّنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمْ أَنْ يَمْلِكَ السَّمَعَ وَالْأَبْصَرَ وَمَنْ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيْتِ وَيُخْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَنْ يُدْبِرُ الْأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا تَنْقُونَ﴾ [يوسٰف: ٣١].

## الشرح:

القاعدة الأولى: أن توحيد الربوبية لا يدخل أحداً في الإسلام، توحيد الربوبية ليس هو المطلوب ، فإن معرفة العرب بأن الله عَزَّ وَجَلَّ هو الخالق وحده، وهو الرزاق وحده، وهو المحبي وحده، وهو المميت وحده، وهو الذي يغير ولا يجار عليه، وهو الذي إليه الأمر، وهو الذي ينزل المطر، وهو الذي أنشأ جنات معروشات وغير معروشات، هذا كله يقررون بأن الذي سخر ذلك وخلقه هو الله عَزَّ وَجَلَّ، ومع ذلك ما نفعهم ، ولم يجعلهم الله عَزَّ وَجَلَّ بذلك من أهل الإسلام ، قال عَزَّ وَجَلَّ: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ﴾ [يوسف: ١٠٦] ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ﴾ يعني الإيمان بربوبيته، إلا وهم مشركون في عبادته فانظروا إلى حال كفار العرب مقرون بأفراد الربوبية؛ بأكثر أفراد الربوبية ، كما قال عَزَّ وَجَلَّ: ﴿قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِّنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمْ أَنْ يَمْلِكَ السَّمَعَ وَالْأَبْصَرَ وَمَنْ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيْتِ وَيُخْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَنْ يُدْبِرُ الْأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا تَنْقُونَ﴾ [يوسٰف: ٣١] ، ﴿فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ﴾ يعني الذي يفعل هذه الأشياء هو الله وحده ، ﴿فَقُلْ أَفَلَا تَنْقُونَ﴾ يعني : أتقولون ذلك وتقرون بوحدياناته في الربوبية ، فلا تتقونه في عبادته وحده ، وترك الإشراف به ، فأقام

عليهم الحجة بما أقرّوا به على ما أنكروه، وهذه هي طريقة القرآن في إقامة الحجة على المشركين، فإنّ من براهين التوحيد، توحيد العبادة أن تقام الحجة بتوحيد الربوبية؛ لأنّ من كان هو الفاعل وحده؛ يعني هو الخالق وحده، والرّزاق وحده، إلى آخر أفراد الربوبية؛ فإنّه هو الذي يستحق العبادة دونما سواه.

ولهذا قال **ﷺ** منكراً على المشركين : ﴿أَيْسَرُكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئاً وَهُمْ يُخْلَقُونَ﴾ [الأعراف: ٩١]، وقال **ﷺ** : ﴿قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلَّمَ عَلَىٰ عِبَادِهِ الَّذِينَ أَصْطَفَنَّهُ اللَّهُ خَيْرٌ أَمَّا مُشْرِكُونَ﴾ [النّمل: ٥٩]، ووصف الذين جعلهم المشركون آلهة ، بأنّهم عاجزون ، وليس لهم قدرة ، وليس لهم خلق ، وليس لهم صفات تجعل أولئك يتوجهون إليهم ، كما قال **ﷺ** : ﴿وَإِنْ يَسْلُبُهُمُ الْأَذْبَابُ شَيْئاً لَا يَسْتَنْدُوْهُ مِنْهُ ضَعْفُكَ الظَّالِّبُ وَالْمَطْلُوبُ﴾ [الحج: ٧٣] ، هذا مثل الذين توجهوا إليهم بالعبادة ، وإقرار المشركين بالربوبية لم يدخلهم في الإسلام . نستنتج من ذلك أن إقرار من بعدهم بالربوبية لا يعني أنّهم مؤمنون ، فإذا أتى آتٍ وقال : أنا مؤمن بأن الله هو الرب ، هو الخالق ، وهو ربّي ، وهو الذي يرزقني ، وهو الذي أحياياني ، وهو الذي يميتني ، هذا لا يعد مؤمنا بالإيمان الشرعي ، يعني لا يعد مسلما حتى يأتي بالتوحيد ، ولهذا غلط المتكلمون حينما عرّفوا الإله بأنه قادر على الاختراع<sup>(١)</sup> .

(١) انظر : مجموع الفتاوى (١٠١/٣) ، قال شيخ الإسلام **كتّاب الله** : «وليس المراد بالإله هو القادر على الاختراع كما ظنه من ظنه من أئمة المتكلمين ، حيث ظن أن الإلهية هي القدرة على الاختراع دون غيره ، وأن من أقر بأن الله هو القادر على الاختراع دون غيره فقد شهد أن لا إله إلا هو ، فإن المشركين كانوا يقرّون بهذا وهم مشركون كما تقدّم بيانه ، بل الإله الحق هو الذي يستحق بأن يعبد فهو إله بمعنى مألوه». ا.ه.

قالوا: الإله هو القادر على الاتخراج فعندهم معنى لا إله إلا الله راجع إلى الربوبية، وهذا أعظم غلط على دين الإسلام؛ الذي غلط به المتكلمون على الدين، وعلى الملة، حيث جعلوا الابتلاء واقعاً في الربوبية، فإذا أيدن أن الموجب للأشياء والخالق لها هو الله، فإنه يكون عندهم مؤمناً مسلماً، وهذا غير معنى الإللوهية؛ لأن لا إله إلا الله معناها لا معبد حق إلا الله <sup>يَعْلَمُ</sup><sup>(١)</sup>، فمعناها راجع إلى العبودية لا إلى الربوبية.

إذن مراد الشيخ <sup>يَكْتُلُهُ</sup> من هذه القاعدة المهمة اليقينية - بأن هذه القاعدة يقينية من حال الكفار والمسركيين - بأنهم مقررون بتوحيد الربوبية، ولم ينفعهم، ولم يدخلهم في الإسلام، ولم يجعل لهم حقاً؛ لأنهم أشركوا مع الله <sup>يَعْلَمُ</sup> آلهة أخرى، وعبدوا آلهتهم الباطلة، وقالوا: <sup>أَجْعَلَ الْأَلَهَةَ إِلَهًا وَجَدًا</sup> [ص: ٥]، فإذا نظرنا في هذا الزمن، وفي زمن الشيخ، وما قبله، وما بعده، في أن هناك من يؤمن بالربوبية، ولكنه يشرك بالعبادة، فإن ذلك لا ينفعه، كحال الأولين، لأن القاعدة: أن مشركي العرب كانوا يؤمنون بالربوبية.

والاليوم قد يأتي على بعض النفوس ضعف، إذا سمع من يقول: إن شاء الله، أو سمع من يذكر الله <sup>يَعْلَمُ</sup>، أو يقول عن الله هو رب، وهو مولا، أو نحو ذلك، ظنه مسلماً، وقنع منه بذلك، وهذا لم يقع به الابتلاء أصلاً، بل

(١) قال الطبرى <sup>يَكْتُلُهُ</sup> (٢٤/٨١) عند تفسير (لا إله إلا هو)، يقول: لا معبد بحق تجوز عبادته وتصلح الألوهية له إلا الله الذي هذه الصفات صفاته، فادعوه أيها الناس مخلصين له الدين). أ.هـ. وقال الشوكانى <sup>يَكْتُلُهُ</sup> في فتح القدير (١/٢٧١) في تفسير قوله تعالى (لا إله إلا هو): أي لا معبد بحق إلا هو وهذه الجملة خبر المبتدأ. أ.هـ.

لابد أن يكون موحداً في عبادته، يعني يعبد الله بما جاء به المصطفى صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ،  
ويكون متبرّعاً خالصاً من الشرك وأهله.

## القَاعِدَةُ الثَّانِيَةُ

أَنَّهُمْ يَقُولُونَ: مَا دَعَوْنَا هُمْ وَتَوَجَّهُنَا إِلَيْهِمْ إِلَّا لِتَطَلُّبِ الْقُرْبَةِ  
وَالشَّفَاعَةِ. فَدَلِيلُ الْقُرْبَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَالَّذِينَ أَخْدُوا مِنْ دُونِهِ  
أَوْلِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيَقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَيْ إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ  
فِيهِ يَخْتَلِفُونَ﴾ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَذِبٌ كَفَّارٌ [الزمر: ٣].

وَدَلِيلُ الشَّفَاعَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ  
وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَؤُلَاءِ شُفَعَاتُنَا عِنْدَ اللَّهِ﴾ [يونس: ١٨]. وَالشَّفَاعَةُ  
شَفَاعَاتٌ: شَفَاعَةٌ مَنْفِيَّةٌ، وَشَفَاعَةٌ مُثْبَتَةٌ.

فَالشَّفَاعَةُ الْمَنْفِيَّةُ: مَا كَانَتْ تُطْلَبُ مِنْ غَيْرِ اللَّهِ فِيمَا لَا يَقْدِرُ  
عَلَيْهِ إِلَّا اللَّهُ. وَالدَّلِيلُ: قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿يَتَأْتِيهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا أَنْفَقُوا مِمَّا  
رَزَقْنَاهُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَّةٌ وَلَا شَفَاعَةٌ وَالْكَافِرُونَ هُمْ  
الظَّالِمُونَ﴾ [البقرة: ٢٥٤].

وَالشَّفَاعَةُ الْمُثْبَتَةُ: هِيَ الَّتِي تُطْلَبُ مِنْ اللَّهِ، وَالشَّافِعُ مُكَرَّمٌ  
بِالشَّفَاعَةِ، وَالْمَشْفُوعُ لَهُ: مَنْ رَضِيَ اللَّهُ قَوْلُهُ وَعَمَلَهُ بَعْدَ الْإِذْنِ  
كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

## الشرح:

هذه القاعدة الثانية في بيان حال المشركين في عبادتهم؛ عبدوا آلهة  
مع الله ~~يَعْلَم~~ ومن دونه، ماذا يقصدون بهذه العبادة؟ هل يقولون هي آلهة  
استقلالية؟ أم أنها وسائط؟

هذه القاعدة أفادت: بأنهم إنما كانوا يعبدون غير الله ~~يَعْلَم~~ على جهة

الوساطة، على جهة القرابة، أو على جهة الشفاعة، يعني يقولون إن آهتهم الباطلة تقربهم إلى الله، أو ترفع حوايجهم إلى الله، أو يقولون إنها تشفع لهم عند الله بِعْدَهُ، يعني أن مشركي العرب لم يكونوا يطلبون من الآلهة استقلالاً، وإنما كانوا يطلبون من الآلهة على وجه الوساطة، وهذه الوساطة من جهة القرابة، ومن جهة الزلفى.

**والجهة الثانية:** جهة الشفاعة كما ذكر رَحْمَةً قال فَدَلِيلُ الْقُرْبَةِ قَوْلُهُ بِعْدَهُ :

﴿وَالَّذِينَ أَخْذُوا مِنْ دُونِهِ أُولَئِكَ أَمَّا مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى﴾، قال :

﴿وَالَّذِينَ أَخْذُوا مِنْ دُونِهِ أُولَئِكَ أَمَّا مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى﴾ يعني آلهة ما نعبد them ، يعني يقولون :

﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا﴾، وهذا حصر، ويسمى عند علماء البلاغة حصر<sup>(١)</sup> قلب إضافي، ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى﴾ يعني ما نعبد them لعلة من العلل إلا لأجل التقريب، فهم حصروا ما أرادوا في القرابة من الله بِعْدَهُ ، فهم أرادوا ما عند الله، ولم يطلبوا منها استقلالاً، وإنما أرادواها زلفى وقربة إلى الله بِعْدَهُ قال :

﴿وَالَّذِينَ أَخْذُوا مِنْ دُونِهِ أُولَئِكَ أَمَّا مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى﴾

[الزمر: ٣].

**وَدَلِيلُ الشَّفَاعَةِ قَوْلُهُ بِعْدَهُ :** ﴿وَيَعْبُدُونَكَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَؤُلَاءِ شُفَعَاتُنَا عِنْدَ اللَّهِ قُلْ أَتُنَبِّهُنَّ اللَّهَ﴾ [يونس: ١٨]، والشفاعة أن يطلبوا من الله بِعْدَهُ لهم الحوائج؛ لأن معنى الشفاعة أن يضم المطلوب منه

(١) قال في جواهر البلاغة (ص ١٥٧) : «القصر الإضافي : هو أن يختص المقصور عليه بحسب الإضافة والنسبة إلى شيء آخر معين لا لجميع ما عداه ، نحو ما خليل إلا مسافر ، فإنك تقصد قصر السفر عليه بالنسبة لشخص غيره كمحمود مثلاً ، وليس قصدك أنه لا يوجد مسافر سواه ، إذ الواقع يشهد ببطلانه». ا.ه.

طلبه إلى الطالب فيرفعه إلى من عنده الأمر، هذا معنى الشفاعة فيقولون هؤلاء شفاعونا عند الله، يعني يكونون طالبين لنا ما نريد، والله عَزَّ وَجَلَّ لا يرد شفاعتهم؛ لأنهم مقربون عنده، وأصل شرك العالم كان في جميع الفئات والطوائف على إحدى جهتين:

**أما الجهة الأولى:** الشرك بالاعتقاد بروحانيات الكواكب، كما كان شرك قوم إبراهيم عليه السلام؛ فإن إبراهيم أتى إلى قومٍ يعبدون الأصنام التي هي مصورة على صور روحانية الكواكب؛ الكواكب الخاصة التي يعتقدون أن لها تأثيراً في الملوك، عبدوا الأصنام أو الأوثان؛ لأن أرواح تلك الكواكب تحلّ فيها؛ الشياطين تحل في تلك الأصنام والأوثان وتخاطبهم، وربما حصلت لهم بعض ما يريدون، فوقع الأمر بأن أشركوا، وزادوا على الشرك على اعتقاد أن الكواكب هي التي تفعل، وروحانية الكوكب هي التي تخاطب؛ قال عَزَّ وَجَلَّ : «نَرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَيَكُونَ مِنَ الْمُوْقِنِينَ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ أَيْلُرَ رَءَأَ كَوْكِبًا قَالَ هَذَا رَبِّي» [الأنعام: ٧٥ - ٧٦].

والعلماء اختلفوا هل كان ناظراً أو مناظراً؟ وال الصحيح الذي يضعفه غيره؛ أن إبراهيم عليه السلام كان في قوله (هذا ربّي) كان مناظراً لا ناظراً<sup>(١)</sup>.

(١) انظر: درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية (٨/٥١٥) قال شيخ الإسلام رحمه الله : «وإذا زعم الخصم أن المعرف المتقديمة وجبت، أي: حصلت بالنظر والاستدلال بذلك مكابر معاند، فإن احتاج بقوله تعالى عن الخليل: «فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ أَيْلُرَ رَءَأَ كَوْكِبًا» [الأنعام: ٧٦]، إلى قوله: «وَلَقَدْ مَأْتَنَا إِبْرَاهِيمَ رُشَدًا مِنْ قَبْلٍ» [الأنعام: ٧٨]، فتلك حجة على الخصم لا له لأنه لو عرف بالنظر والاستدلال لما صح له أن يقول إنني بريء مما تشركون، ولم يحكم النظر والاستدلال، ولا يقول إنني بريء مما تشركون، وإنني وجئت وجهي إلا عارف بربه، وما كان ذلك من الخليل إلا بالرشد السابق الذي =

وأما الجهة الثانية من أنواع الشرك: شرك قوم نوح عليه السلام، وهو الشرك من جهة الاعتقاد بروحانية وأرواح الصالحين؛ قال تعالى: ﴿وَقَالُوا لَا تَدْرِنَّ إِلَهَكُمْ وَلَا تَدْرِنَّ وَدًا وَلَا سُواعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوْقَ وَتَسْرًا﴾ [نوح: ٢٣].

قد ثبت في صحيح البخاري<sup>(١)</sup>؛ من حديث عطاء عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: هذه أسماء رجال صالحين كانت في قوم نوح. ووقع الشرك بهؤلاء الرجال لأنهم صالحون، العرب ورثوا الشرك بالصالحين فعبدوا أصناماً متعددة وأوثاناً؛ عبدوا اللات، واللات كان قبراً تحل فيه روحانية ذاك كما يعتقدون، ومثلوا عليه صنماً فصاروا يعبدونه، وهي شياطين تتلاعب بهم، وكذلك العزى، والعزى شجرة، ومناة صخرة، وكان عند الشجرة رجل صالح يتبعده، وكان عند مناة صالح يتبعده، وجعلوا الصالحين وأرواح الصالحين، والاعتقاد فيهم، وجعل أولئك أولياء، جعلوا ذلك سبباً لكي يرفع أولئك الحوائج لهم إلى الله عز وجل.

إذا تأملت حال العرب - كما أراد الشيخ رحمة تقريره في هذه القاعدة الثانية - وجدت أن الشرك حصل من العرب بأناس - كما سيأتي - صالحين، أو أن الشرك وقع بالآلهة لأجل طلب القرية والشفاعة، لا لأجل أن هذه مستقلة لها شيء من الربوبية، أو لها شيء من الألوهية الاستقلالية، لا .. ولكن لها ألوهية على جهة التبع، تُعبد لكن لأنها واسطة وليس لها

خبرت الربوبية عنه بقوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَيْنَتَا إِبْرَاهِيمَ رُشْدَهُ مِنْ قَبْلٍ﴾ [الأنبياء: ٥١]، وإنما أراد بذلك القول الإنكار على قومه والتوبخ لهم؛ إذ كانوا يعبدون الشمس والقمر والنجم، وانظر: تفسير ابن كثير (١٥٢/٢). ا.هـ.

(١) أخرجه البخاري (٤٩٢٠) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما.

مستقلة، ولهذا قال عليه السلام : ﴿أَجْعَلَ الْآلِهَةَ إِلَيْهَا وَاحِدًا﴾ [ص:٥] ، فإنهم يعتقدون أن هذه الآلهة وسائل على جهة القربة والشفاعة.

والشفاعة في نصوص الكتاب والسنّة نوعان :  
شفاعة منفية، وشفاعة مثبتة.

والشفاعة المنفية - كما ذكر الإمام رحمه الله - هي الشفاعة فيما لا يقدر عليه إِلَّا الله عليه السلام؛ شفاعة في مغفرة الذنب من لا يملك ذلك ، الشفاعة بمعنى طلب الدعاء؛ شفع يعني طلب ، والشفاعة هي الطلب ، والمطلوب منه إما أن يكون حيا حاضرا ، وإما أن يكون ميتا ، والحي الحاضر في الدنيا أو في عرصات القيامة جاءت الأدلة بجواز طلب الشفاعة منه ، كما جاءت بذلك النصوص الكثيرة<sup>(١)</sup> ، أما الميت فإنه ليس في دار عمل ، وليس في دار طلب وليس عند الله عليه السلام بالمكان الذي يطلب فيعطي ما طلبه ، ولكن تطلب الشفاعة من الله عليه السلام .

فالشفاعة المنفية هي التي نفتها الله عليه السلام في الكتاب كما في قوله عليه السلام : ﴿مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيرٍ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ﴾ [غافر:١٨] ، وكما قال عليه السلام : ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ يَوْمٌ لَا يَبْيَعُ فِيهِ وَلَا خُلَةٌ وَلَا شَفْعَةٌ﴾

(١) كما في حديث الشفاعة الذي ورد بعدة ألفاظ ، منها : ما رواه البخاري (٧٥١٠) ، ومسلم [٣٢٢ (١٩٣) ، و [٣٢٦ (١٩٢)] بلفظ أنت ، من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه . ورواه البخاري (٤٧١٢) ومسلم [٣٢٧ (١٩٤)] ، من حديث أبي هريرة رضي الله عنه . ورواه البخاري (٧٤٣٩) ، ومسلم [٣٠٢ (١٨٣)] ، من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه ، وفيه : «... فَيَأْتُونَ نُوحًا فَيَقُولُونَ يَا نُوحَ أَنْتَ أَوَّلُ الرُّسُلِ إِلَى أَهْلِ الْأَرْضِ، وَسَمَّاكَ اللَّهُ عَبْدًا شَكُورًا، أَمَا تَرَى إِلَى مَا نَحْنُ فِيهِ؟...» .

وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴿٢٥٤﴾ [البقرة: ٢٥٤]، وكما قال عليه السلام: ﴿لَيْسَ لَهُمْ مِنْ دُونِنِي وَلِيٌّ وَلَا شَفِيعٌ﴾ [الأنعام: ٥١]، ونحو ذلك من الآيات التي فيها نفي الشفاعة، هذه الشفاعة المنفيّة هي الشفاعة التي تكون من غير إذن الله، ولا رضاه، وتكون بطلبها ممن لم يُمْكِن من ذلك، طلب ذلك من ميت مهما كانت درجة، فإنه لم يُمْكِن من ذلك، لم يُمْكِن أن يطلب الشفاعة.

ولهذا يكون طلب الشفاعة من الله عليه السلام، وهذه هي الشفاعة النافعة، الشفاعة المثبتة، وهذا استطراد من الشيخ رحمة الله، في بيان الشفاعة الحقة والرد على الذين تعلقوا بالشفاعة الباطلة، وتفصيلها معروفة في موضعه من كتاب التوحيد<sup>(١)</sup>، ومن كتب أهل السنة في الشفاعة.

مُلْخَصُ ذَلِكَ أَنَّ الشفاعة المثبتة هي التي تُوفِّرَتْ فِيهَا الشُّرُوطُ الشُّرُعِيَّةُ، وَأَعْظَمُ هَذِهِ الشُّرُوطِ شَرْطًا الإِذْنَ وَالرَّضَا؛ الإِذْنُ لِلشَّافِعِ أَنْ يَشْفُعَ، وَالرَّضَا عَنِ الشَّافِعِ وَالْمَشْفُوعِ لَهُ، قَالَ عليه السلام: ﴿وَكَمْ مِنْ مَلَكٍ فِي السَّمَاوَاتِ لَا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَنْ يَأْذَنَ اللَّهُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَرْضَى﴾ [النجم: ٢٦]، وَقَالَ عليه السلام: ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدُهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، وَقَالَ عليه السلام: ﴿وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنْ أَرْضَى﴾ [الأنبياء: ٢٨]، وَقَالَ عليه السلام: ﴿إِلَّا مَنْ شَهَدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ [الزخرف: ٧٦]، فَإِذْنُ الشفاعة المثبتة هي النافعة، لكن تُنفع بشرطِي الإذن

(١) انظر: تيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد بباب الشفاعة (ص ٢٣٥)، قال عليه السلام في التعليق على قول الإمام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله نقلاً عن شيخ الإسلام رحمه الله: «فالشفاعة التي نفتها القرآن . . . ) فنفي عليه السلام أن تُنفع الشفاعة أحداً إلا من أذن له الرحمن ورضي قوله وعمله، وهو المؤمن المخلص ، وأما المشرك الداعي لغير الله ليفشع له فلا تُنفعه الشفاعة ولا يؤذن لأحد في الشفاعة فيه، كما قال تعالى: ﴿فَمَا تَفْعَلُمُ شَفَاعَةُ الشَّاغِفِينَ﴾ ﴿١٤﴾ . ١ . هـ.

والرضا ، فالرضا عن الشافع ، وأن يكون ممن شهد بالحق وهو يعلم ، والرضا عن المشفوع له أن يكون من أهل التوحيد .

ولهذا ثبت في الصحيح أنَّ أبا هريرة رضي الله عنه سأله النبي عليهما السلام فقال: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَنْ أَسْعَدَ النَّاسَ بِشَفَاعَتِكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ: «لَقَدْ ظَنَنتُ يَا أبا هريرةَ أَنْ لَا يَسْأَلَنِي عَنْ هَذَا الْحَدِيثِ أَحَدٌ أَوْ مِنْكَ، لِمَا رَأَيْتُ مِنْ حِرْصِكَ عَلَى الْحَدِيثِ، أَسْعَدَ النَّاسَ بِشَفَاعَتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، حَالِصًا مِنْ قَلْبِي أَوْ نَفْسِي»<sup>(١)</sup> .

قال العلماء<sup>(٢)</sup> : معنى قوله (أَسْعَدَ النَّاسِ) يعني سعيد الناس ، فأفضل التفضيل هنا ليست على بابها في المفاضلة ، وإنما هي بمعنى سعيد الناس كقوله عليهما السلام : «أَصْحَبُ الْجَنَّةَ يَوْمَ إِذْ خَيَرَ مُسْتَقْرَأً وَأَحَسْنَ مَقِيلًا» [الفرقان: ٢٤] ، والنار ليس فيها مقيل حسن .

فإذن الشفاعة إنما هي لأهل الإخلاص ، شفاعة النبي عليهما السلام ، وشفاعة الملائكة ، وشفاعة الصالحين ، وشفاعة العلماء ، يوم القيمة ، إنما هي لأهل الإخلاص ، وأهل الإخلاص يطلبونها من الله ؛ فيقول المخلص: اللهم شفع في رسولك عليهما السلام يوم القيمة ، اللهم شفع في ملائكتك ، اللهم

(١) أخرجه البخاري (٩٩) و مسلم (٦٥٧٠) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه .

(٢) انظر : عمدة القاري للعيني (٢/ ١٢٧) ، وفيض القدير للمناوي (١/ ٥٠٧) قال صاحب (عمدة القاري) في قوله (أَسْعَدَ النَّاسِ) : «إِنْ قُلْتَ: أَفْعُلُ التَّفْضِيلَ يَدْلِي عَلَى الشَّرْكَةِ، وَالْمُشْرِكِ وَالْمُنَافِقِ لَا سَعَادَةَ لَهُمَا. قُلْتَ أَسْعَدَهَا هَذَا بِمَعْنَى سَعِيدٍ، يَعْنِي: سَعِيدَ النَّاسِ، كَوْلُهُمْ: النَّاقِصُ وَالْأَشْجَعُ أَعْدَلُ بَنِي مَرْوَانَ. يَعْنِي: عَادِلًا، بَنِي مَرْوَانَ. وَيَجُوزُ أَنْ يَكُونَ عَلَى مَعْنَاهُ الْحَقِيقِيُّ الْمُشْهُورُ وَالتَّفْصِيلُ بِحَسْبِ الْمَرَاتِبِ، أَيْ: هُوَ أَسْعَدُ مَنْ لَمْ يَكُنْ فِي هَذِهِ الْمَرْتَبَةِ مِنَ الْإِخْلَاصِ الْمُؤْكَدُ الْبَالِغُ غَایَتِهِ». أ. هـ.

شفع في العلماء الصالحين، اللهم شفع في عبادك الذين تحبهم ويحبونك،  
ونحو ذلك من الألفاظ.

فتطلب الشفاعة من الله بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، ولا تطلب الشفاعة من المخلوق، لم؟ لأن الشفاعة طلب، الشفاعة طلب الدعاء؛ إذا قال أستشفع، يعني أطلب منك الدعاء، أطلب منك رفع حاجتي، وإذا رجع أمر الشفاعة إلى الطلب صارت الشفاعة من أنواع الدعاء، فصارت دعوة غير الله شركاً أكبر، لهذا نقول طلب الشفاعة من غير الله شرك أكبر، مما لا يقدر عليه إلا الله، يعني من الأموات ونحو ذلك فإن هذا شرك أكبر؛ لأنها دعاء والدعاء يجب أن يكون مخلصاً فيه لله بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ.



### القاعدة الثالثة:

أنَّ النَّبِيَّ ﷺ ظَهَرَ عَلَى أَنَّاسٍ مُتَفَرِّقِينَ فِي عِبَادَاتِهِمْ، مِنْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ الْمَلَائِكَةَ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ الْأَنْبِيَاءَ وَالصَّالِحِينَ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ الْأَحْجَارَ وَالْأَشْجَارَ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ، وَقَاتَلُهُمْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَلَمْ يُفْرِقْ بَيْنَهُمْ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَقَاتَلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الَّذِينُ لَهُمْ﴾ [البقرة: ١٩٣].

وَدَلِيلُ الشَّمْسِ وَالْقَمَرِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَمَنْ ءَايَتِهِ الْيَلْ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لَا سَجَدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ﴾ [فصلت: ٣٧].

وَدَلِيلُ الْمَلَائِكَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَلَا يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَنْجُوذُوا الْمَلَائِكَةَ وَالْتَّيَّنَ أَرْبَابًا﴾. وَدَلِيلُ الْأَنْبِيَاءِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّ مَرِيمَ ءَانَتْ قَلْتَ لِلنَّاسِ أَنْجُوذُنِي وَأَمَّى إِلَهَيْنِ مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيَسَ لِي بِحَقِّي إِنْ كُنْتَ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتُهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَمُ الْغُيُوبِ﴾ [المائدة: ١١٦].

وَدَلِيلُ الصَّالِحِينَ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَسْبِغُونَ إِلَيْهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيْمَنَ أَقْرَبَ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ﴾ [الإسراء: ٥٧].

وَدَلِيلُ الْأَحْجَارِ وَالْأَشْجَارِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿أَفَرَأَيْتُمُ اللَّهَ وَالْعَزَىٰ وَمَنْوَةَ الْثَّالِثَةَ الْأُخْرَىٰ﴾ [النجم: ٢٠-١٩].

وَحَدِيثُ أَبِي وَاقِدِ الْلَّيْثِي رضي الله عنه قَالَ: حَرَجَنَا مَعَ النَّبِيِّ ﷺ إِلَى حَنْيَنْ وَنَحْنُ حُدَّثَاءُ عَهْدٍ بِكُفْرٍ، وَلِمُشْرِكِينَ سِدْرَةً يَعْكُفُونَ عِنْدَهَا، وَيَنْوُطُونَ بِهَا أَشْلَحَتُهُمْ يُقَالُ لَهَا: ذَاتُ أَنْوَاطٍ، فَمَرَرْنَا بِسِدْرَةٍ

فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، احْجِعْ لَنَا ذَاتَ أَنْوَاطٍ كَمَا لَهُمْ ذَاتُ أَنْوَاطٍ  
... الحديث<sup>(١)</sup>.

## الشرح:

هذه القاعدة فيها مقدمة ونتيجة؛ أما المقدمة فهي راجعة إلى معرفة حال العرب بما أخبر الله تعالى عنهم في عباداتهم، وألهة العرب الباطلة التي كانوا يعبدونها، كانت متنوعة، فمنهم من كان يعبد الشمس والقمر، وذكر دليل ذلك، وهو قوله تعالى: ﴿لَا تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِنْ كُنْتُمْ إِيمَانًا تَعْبُدُونَ﴾ [فصلت: ٣٧]، وهذا النوع من العرب؛ طائفة كانت تعبد الشمس والقمر، ومن غير العرب أيضاً، ومنهم من كان يعبد الشجر والحجر، ومنهم من كان يعبد الملائكة، كما قال تعالى: ﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلملائِكَةِ أَهْتَلَكُمْ إِيمَانُكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ﴾ [٤١] ﴿قَالُوا سُبْحَانَكَ أَنْتَ وَلِيَشَاءَ مِنْ دُونِهِمْ﴾ [سبأ: ٤٠-٤١]، وكان من الناس؛ من العرب وغيرهم يشرك بالملائكة ومنهم من كان يشرك بالأنبياء، مثل عيسى عليه السلام، قال تعالى في حقه: ﴿وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ أَنَّهُنْ دُونِيَ اللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِيَ أَنْ أَقُولَ مَا لَيَسَ لِي يَحْقِيقٌ إِنْ كُنْتُ قَالَهُ فَقَدْ عَلِمْتُهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَمُ الْعَيُوبِ﴾ [المائدة: ١١٦]، فأشركَ عيسى عليه السلام، وأشرك بالصالحين قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ سَبَّقُتْ لَهُمْ مِنْنَا الْحُسْنَى أُولَئِكَ عَنْهَا مُبَعِّدُونَ﴾ [١١] لَا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَا أَشْتَهَتْ

(١) أخرجه الترمذى (٢١٨٠)، والنسائي في الكبرى (٣٤٦)، وابن حبان (٩٤/١٥)، والإمام أحمد (٢١٨/٥)، قال أبو عيسى: حديث حسن صحيح.

أَفْسُهُمْ خَلِدُونَ ﴿الأَنْبِيَاءُ: ١٠٢، ١٠١﴾ ، وقد جاء في سبب نزولها<sup>(١)</sup> ، أنه لما نزل قول الله ﷺ: ﴿إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ حَصَبٌ جَهَنَّمَ أَنْتُمْ لَهَا وَرَدُّوْنَ ﴿٩٨﴾ لَوْ كَانَ هَؤُلَاءِ إِلَهَةً مَا وَرَدُوهَا وَكُلُّ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿٩٨﴾﴾ [الأَنْبِيَاءُ: ٩٨] ، فرح العرب بذلك، وقالوا سنكون مع عيسى، وسنكون مع العزيز، وسنكون مع كذا وكذا.

ثم نزل قول الله ﷺ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنْتَهَا الْحُسْنَى أُولَئِكَ عَنْهَا مُبَعَّدُونَ ﴿١١﴾ لَا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا ﴿١١﴾ فتوجهوا بالعبادات المختلفة للأنبياء والرسل والصالحين، وتوجهوا أيضاً للأشجار والأحجار ﴿أَفَرَأَيْتُمُ اللَّهَ وَالْعَزَّى وَمَنْوَةَ الْثَّالِثَةِ الْأُخْرَى ﴿١٠﴾﴾ [النَّجْمُ: ١٩-٢٠].

توجهوا إلى الشياطين والجن كما قال الله ﷺ: ﴿بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّةَ أَكْثَرُهُمْ بِهِمْ مُؤْمِنُونَ ﴿سَيِّدُنَا وَرَبُّنَا: ٤١﴾ ، ﴿وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِنَ الْإِنْسَانِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِنَ الْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهْقَانًا ﴿الْجَنُّ: ٦﴾ ، هذه أصناف عبادات العرب، جاءت في القرآن، وحال العرب ظاهرة فيها، هل فرق الله ﷺ بأمره لنبيه بين فئة وأخرى؟ فقال له: من عبد الأشجار والأحجار والأصنام والشمس والقمر قاتلواهم، وأما من جعل الصالحين والأنبياء شفعاء، وجعل الصالحين والأنبياء قربة وزلفى إلى الله ﷺ هؤلاء لا تقاتلونهم؟ لم يأت هذا التفريق؟ بل جاء الأمر واحداً وحكم على الجميع بأنهم كفار ومسركون، وقوتلوا، وأمر الله ﷺ بقتال جميع تلك الفئات، وجميع أولئك المشركين؟ جاء الأمر بقتالهم بدون

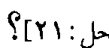
(١) أخرجه الحاكم في المستدرك (٢١٦) ، والطبراني في الكبير (١٥٣/١٢) ، والضياء في المختارة (١٠/٣٠٤) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما ، وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه».

تفريق في قوله عليه السلام: **﴿وَقَاتَلُوا الْمُشْرِكِينَ كَافَّةً كَمَا يُقَاتِلُونَكُمْ كَافَّةً﴾** [التوبه: ٣٦]، وهذا عام في الجميع، وهذه هي النتيجة، وما قبلها مقدمة، وإذا كان كذلك، كان لا فرق بين أن يعبد نبياً، أو يعبد حجراً، أو شجراً، أو يعبد جنباً، أو يعبد ملكاً، فالحال واحدة.

فمن أتى في هذا الزمان، وفرق، وقال الصالحون إنما هم أولياء، ولهم مقام عند الله، والأنبياء لهم مقام وجاهم، فإذا استشفعنا بهم فإن لهم جاهاً عند الله عليه السلام.

فنقول: وأي فرق بين عبادة هؤلاء الصالحين، والتوجه إليهم، وبين عبادة من عبد عيسى، أو عبد العزير، أو عبد الصالحين الذين كانوا يعبدون؟ أي فرق بين هذا وهذا؟ لاشك أن الحكم على الجميع واحد، وهذه قاعدة يقينية من أنه لا فرق بين هذا وهذا؛ لأن المدار على عبودية القلب، فإذا قام في القلب التنديد والإشراك بالله عليه السلام، فسواء أكان المُشرِك به صالحاً أو طالحاً، كان نبياً أم لم يكن نبياً، كان شجراً أو كان ملكاً، الأمر واحد؛ لأن القلب يجب أن تكون عبوديته لله وحده، وأن يكون دينه لله وحده **﴿أَلَا لِلَّهِ الْدِّينُ الْخَالِصُ﴾** [الزمر: ٣]، **﴿قُلِّ اللَّهُ أَعْبُدُ مُخَلِّصًا لَّهُ دِينِي﴾** [الزمر: ١٤]، وهذه العبودية من جهة العابد، لا ينظر فيها إلى من توجه إليه، فإن توجه لله الواحد الأحد فهو مخلص موحد، وإن توجه إلى غيره فإنه مشرك مهما كان ذلك الغير؛ ولهذا قال عليه السلام: **﴿وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾** [الجن: ١٨]، وقوله (أحداً) يعم الجميع كما ذكرنا ذلك مراراً، وقوله عليه السلام: **﴿وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًاٰ أَخْرَ لَا يُرْهَنَ لَهُ بِهِ، فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّمَا لَا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ﴾** [المؤمنون: ١١٧]، قال عليه السلام هنا: **﴿وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًاٰ أَخْرَ لَا يُرْهَنَ لَهُ بِهِ﴾** لا برهان له به، هذه صفة من عبد غير الله عليه السلام؛

لأنه لا برهان له بما عبد، وليس لها مفهوم من أن ما يعبد ثم برهان عليه، بل كل من عبد غير الله، ودعا غير الله فإنه لا برهان له على أحقيّة ذلك الغير بالعبادة أو بالتوجه.

فإذا نظرنا في هذا الزمن إلى الذين يعبدون الأولياء، ويعبدون القبور، والمشاهد، ويتوجهون إليها، ويعبدون الأنبياء والرسل، ويقولون: (مقامات)، ونحو ذلك للصحابة، في كل بلد ثم ضريح يتوجه الناس إليه، ويشركون به، يقولون هذه ليست عبادة المشركين الأولين، لم؟ قالوا: لأن هذه عبادة الصالحين، وأولئك إنما عبدوا الأصنام، عبدوا الأحجار، كيف يكون ذلك؟! وقد قال  في وصف أولئك المعبودين: **﴿أَمْوَاتٌ غَيْرُ أَحْيَاءٌ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبَعْثُرُونَ﴾** [النحل: ٢١]؟

قال طائفة من المفسّرين؛ كأبي حيّان في تفسيره البحر المحيط<sup>(١)</sup> وغيره: إن هذه الآية فيمن يبعث لأن الله قال: **﴿أَمْوَاتٌ غَيْرُ أَحْيَاءٌ﴾** والذي يوصف بأنه ميت من كان حيا قبل ذلك، والأصنام التي هي من الأحجار والأشجار ونحو ذلك، لا توصف بأنها أموات غير أحياء، وإنما الذي يوصف بذلك من كانت تَحُلُّ الحياة ثم صار ميتا، فإنه يقال أموات غير أحياء، وبين ذلك أكثر حين قال: **﴿وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبَعْثُرُونَ﴾** فإنها في حق من يبعث يوم القيمة للقاء الله .

فإذا هذا الذي يحتاج به مشركو هذا الزمان، ومسركو زمان الشيخ  وهذا في كلّ مكان، يقولون إنما توجهنا إلى صالحين، وأولئك الأولون إنما توجهوا أيضا إلى صالحين، قالوا نطلب الوساطة ما طلبنا منهم استقلالا،

(١) انظر: تفسير البحر المحيط (٤٦٨/٥).

نقول والأولون أيضا طلبوا الواسطة والقربة والشفاعة، ولم يطلبوا الاستقلال، فالحال هي الحال، وإن تغيرت الأسماء، وتغيرت الدعاوى، فالحال هي الحال، وما أشبه الليلة بالبارحة.

## الْقَاعِدَةُ الرَّابِعَةُ :

أَنَّ مُشْرِكِي زَمَانِنَا أَغْلَظُ شِرْكَةَ مِنْ الْأَوَّلِينَ، لَأَنَّ الْأَوَّلِينَ يُشْرِكُونَ فِي الرَّخَاءِ وَيُخْلِصُونَ فِي الشَّدَّةِ، وَمُشْرِكُو زَمَانِنَا شِرْكُهُمْ دَائِمٌ، فِي الرَّخَاءِ وَالشَّدَّةِ. وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفَلَكِ دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الَّذِينَ فَلَمَّا نَجَّهُمْ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ﴾ [العنكبوت: ٦٥].

## الشرح:

هذه القاعدة نتيجة لما سبق، يعني: مرتبة على ما سبق، إذا تقرر أن المشركين في هذا الزمان من جنس المشركين في كل زمان، من جنس مشركي الجاهلية، وإن كانوا يتسبون إلى الملة، والإسلام، ولهم صلوات، ولهم تعبدات، إذا كانوا من جنسهم، والشرك الذي فعلوه هو الذي فعله الأولون، فربما زادت الحالة، وهو الذي بينه الشيخ في هذه القاعدة؛ بأن مشركي هذا الزمان أغلظ شركا من مشركي أهل الجاهلية، لم؟ لأن الله عَزَّزَ وصف أهل الجاهلية بأنهم يُشْرِكُونَ في الرخاء، وأما في الشدة فإنهم يوحدون.

قال عَلِيٌّ: ﴿وَمَا يَكُمْ مِنْ نَعْمَلٍ فَمِنَ اللَّهِ ثُمَّ إِذَا مَسَكْمَ الظُّرُّ فَإِلَيْهِ يَنْخَرُونَ﴾ [النحل: ٥٣]، إليه، يعني دون ما سواه ﴿فَإِلَيْهِ يَنْخَرُونَ﴾ ثُمَّ إذا كَشَفَ الظُّرُّ عنكم إذا فَرِيقٌ مُنْكِرٌ بِرَبِّهِمْ يُشْرِكُونَ ﴿لِيَكْفُرُوا بِمَا يَنْهَا مُرْسَلُهُمْ﴾ قال عَلِيٌّ في بيان حالهم في البحر: ﴿هُوَ الَّذِي يُسَرِّكُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ حَتَّى إِذَا كُنْتُمْ فِي الْفَلَكِ وَجَرِيَّنَ بِهِمْ بِرِيحٍ طِبَّةٍ وَفَرِحُوا بِهَا جَاءَتْهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَاءَهُمْ الْمَوْجُ مِنْ كُلِّ

مَكَانٍ وَطَنِّوْا أَنْهِمْ أُحِيطَ بِهِمْ دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الَّذِينَ لَئِنْ أَنْجَيْنَا مِنْ هَذِهِ  
لَنْكُونَ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴿٢١﴾ فَلَمَّا أَنْجَنَهُمْ إِذَا هُمْ يَبْغُونَ فِي الْأَرْضِ يَغْيِرُ الْعَوْنَى  
[يونس: ٢٢، ٢٣]، وَقَالَ رَبُّكَ: ﴿فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفَلْكِ دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الَّذِينَ فَلَمَّا  
نَجَّنَهُمْ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴿٢٥﴾ [العنكبوت: ٦٥]، وَفِي الْأَيَّةِ الْأُخْرَى: ﴿وَلَإِذَا  
غَشِّيَهُمْ مَوْجٌ كَالظَّلَلِ دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الَّذِينَ فَلَمَّا نَجَّنَهُمْ إِلَى الْبَرِّ فَمِنْهُمْ مُقْنَصِدُّ  
وَمَا يَحْمَدُ بِغَايَتِنَا إِلَّا كُلُّ خَتَارٍ كَفُورٍ ﴿٣٢﴾ [القمان: ٣٢].

إِذَا تَأْمَلْتَ هُؤُلَاءِ وَأَوْلَئِكَ وَجَدْتَهُمْ يَشْرِكُونَ فِي حَالِ الرَّخَاءِ، وَأَمَّا إِذَا  
مَسْتَهُمُ الْبَأْسَاءِ الْضَّرَاءِ؛ فَإِنَّهُمْ يَخْلُصُونَ وَيُوَحِّدُونَ ﴿دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ  
الَّذِينَ﴾، أَمَا مُشْرِكُو هَذِهِ الْأَزْمَنَةِ؛ فَإِنَّهُمْ إِذَا مَسْهُمُ الْضَّرَاءِ فَزَعُوا إِلَى الْعِيْدِرُوسِ  
أَوِ الْحَسِينِ، أَوِ الْبَدْوِيِّ، أَوِ إِلَى الْمَرْغَنِيِّ، أَوِ إِلَى . . . أَوِ إِلَى . . . إِلَى  
آخِرِ أَنْوَاعِ النَّاسِ، أَوِ الْمَوْتَى الَّذِينَ يَتَوَجَّهُونَ إِلَيْهِمْ، إِذَا مَسْتَهُمُ الْضَّرَاءِ فَزَعُوا  
إِلَى الْأَشْجَارِ وَإِلَى الْأَحْجَارِ وَنَحْوَ ذَلِكَ، وَهَذَا لَا شَكَ أَنَّهُ أَعْظَمُ مِنْ شُرُكِ  
الْأَوْلَى؛ لَأَنَّهُمْ يَشْرِكُونَ فِي الْحَالِيْنِ، وَالْمُشْرِكُونَ الْأَوْلَوْنَ يَشْرِكُونَ فِي  
حَالٍ وَاحِدَةٍ، وَيَتَذَكَّرُونَ فِي الْحَالِ الثَّانِيَةِ، وَلَكُنْ مَنْ يَفْقَهُ هَذَا؟!، وَمَنْ يَفْهَمُ  
هَذَا؟! وَمَنْ يَخْفَ عَلَيْهِ هَذَا الْأَمْرِ حَتَّى يَكُونَ يَقِينِيَا عَنْهُ، لَا مَرَاءَ فِيهِ،  
وَلَا لِبْسٌ؛ لَأَنَّ بَعْضَ النَّاسِ قَدْ يَقُولُ: هُؤُلَاءِ يَصْلُوْنَ، وَيَزْكُونَ، وَيَصُومُونَ،  
فَكَيْفَ يَكُونُونَ أَغْلَظَ شُرُكَ الْأَوْلَى، نَقُولُ الْعُمَدَةَ عَلَى أَصْلِ الدِّينِ؛ لَأَنَّ  
هَذِهِ الْعِبَادَاتِ بِلَا تَوْحِيدٍ لَا تَنْفَعُ، كَمَا ذَكَرْنَا فِي أَوْلِ الْكَلَامِ، كَمَا لَا تَنْفَعُ  
الصَّلَاةُ بِلَا طَهَارَةٍ، فَإِذَا كَانَ هَنَاكَ عِبَادَاتٍ عَظِيمَةٍ مَعَ الشُّرُكِ فَإِنَّهَا لَا تَنْفَعُ  
وَلَا تُقْبَلُ، فَكَيْفَ إِذَا كَانَ يَشْرِكُ فِي حَالِ الرَّخَاءِ وَفِي حَالِ الشَّدَّةِ؟!

وَقَدْ ذُكِرَ بَعْضُ الْعُلَمَاءِ، أَنَّهُ لَقِيَ رِجَالًا مِنْ أَهْلِ الطَّائِفَ، قَبْلَ اِنْتَشَارِ  
الْدُّعَوَةِ هَنَاكَ وَمَعْرِفَةِ النَّاسِ بِالْدُّعَوَةِ وَالْتَّوْحِيدِ، فَقَالَ لَهُ: هُؤُلَاءِ أَهْلُ الطَّائِفِ

إذا جاءتهم شدة فزعوا إلى ابن عباس، ولا يعرفون الله، فقال الآخر له : معرفة ابن عباس تكفي<sup>(١)</sup>، وهذا نوع من أنواع الشركات التي تغلغلت في النفوس ، نسوا معها الله تعالى في الرخاء ، وفي الشدة ، إلا ما ندر ، وهذا كثير اليوم ، فحرك ترى ، والناس في عجب في هذا الأمر ، والله تعالى أعلم علينا في هذه البلاد ، أننا لا نرى ولا نسمع ما يقلنا من هذه الأمور الشركية ، والكفر الأكبر ، والشرك الأكبر ، بالله تعالى ، ومن ذهب إلى البلاد التي تكثر فيها الشركات ؛ كبعض جهات مصر ، وببعض جهات السودان ، وأفريقيا ، وببعض جهات الباكستان ، والهند ، والعراق ، وسوريا ، ونحو ذلك ، رأى عجبا ، والناس يتوجهون إلى هذه الأضرحة ، وإلى مدافن الأولياء ، بل وغير الأولياء ، ويعتقدون فيهم الاعتقادات ؛ ، جعلوا لهم نصبا من إلهية ، والله تعالى هو الذي له الحق الأعظم في إخلاص الدين له .

وأعظم ما يستحقه تعالى أن يعبد القلب له ، وأن لا تكون ثم عبادة إلا له سبحانه دون ما سواه ، كما قال تعالى : **﴿فَنَّ كَانَ يَرْجُوا لِقاءَ رَبِّهِ فَلَيَعْمَلَ عَمَلاً صَالِحاً وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا﴾** [الكهف: ١١٠].

وقال في الحديث القدسي : **«أَنَا أَغْنَى الشَّرْكَاءَ عَنِ الشَّرْكِ مَنْ عَمِلَ عَمَلاً أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشَرِكْهُ»**<sup>(٢)</sup> .

إذا كان هذا في الرياء ، يقصد المرء بالعمل غير الله تعالى ؛ يقصد رؤية فلان ، فكيف بالتوجه بالعبادة لغير الله تعالى ، لأن يدعوا غير الله ، وأن يستغيث بغير الله ، أو أن ينذر لغير الله ، أو أن يذبح لغير الله ، أو أن يستعذ

(١) انظر : الدرر السنية في الأرجوحة النجدية (١/٢١٣).

(٢) أخرجه مسلم (٢٩٨٥) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

بغير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله، أو أن يستغث بغير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله، أو يتوجه إلى الموتى ويعتقد فيهم، ويسمون ذلك السر. يُقال: روح السيد فيها سر؛ لهذا يجعلون مكان الروح كلمة سر، فيقولون: هذا له سر، وقدس الله سره؛ لأنهم يجعلون لأرواح أولئك أسرارا، وروحه ليس فيها سر، إلا سر صنعتها وخلقها من الله عَزَّلَهُ، أما أنها تغىث من استغاث بها، أو تُعطي من طلب منها، فهذا كله ليس إلا لله عَزَّلَهُ: ﴿إِذْ تَبَرَّا الَّذِينَ أَتَيْعُوا مِنَ الَّذِينَ أَتَبَعُوا وَرَأُوا الْكَذَابَ وَنَقَطَعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابُ﴾ [البقرة: ١٦٦]، وقال الله عَزَّلَهُ مخبرا على حال المشركين في النار: ﴿تَأَلَّوْ إِنْ كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ﴾ [الشعراء: ٩٧ - ٩٨] ﴿إِذْ نُسَوِّيْكُمْ بِرَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ [البقرة: ١٦٦]

قال العلماء<sup>(١)</sup>: لم يسوهم برب العالمين في أنهم يخلقون، ويرزقون، ويُحيون، ويُميتون، وإنما سُوّهم برب العالمين في العبادة، بأن توجهوا لهم ببعض العبادة، فصاروا مسؤولين لهذه الآلة الباطلة بالله عَزَّلَهُ في استحقاق العبادة، لأنهم عبدوا الله، وعبدوا غيره، فساووا الخلق بالخالق عَزَّلَهُ، وهذا أبغى ما يكون من الظلم، وأقبح ما يكون من الاعتداء على حق الله عَزَّلَهُ، إذ

(١) انظر: مجموع الفتاوى لشيخ الإسلام ابن تيمية (٧٥/٧)، قال عَزَّلَهُ: «وقوله: ﴿إِذْ نُسَوِّيْكُمْ﴾ لم يريدها به أنهم جعلوهم مساوين لله من كل وجه، فان هذا لم يقله أحد من بني آدم، ولا نقل عن قوم قط من الكفار أنهم قالوا أن هذا العالم له خالقان متماثلان، حتى المجرم القائلين بالأصلين النور والظلمة متقوون على أن النور خير يستحق أن يعبد ويحمد، وأن الظلمة شريرة تستحق أن تذم وتلعن» أ.ه.

وانظر: جلاء الأفهام لابن القيم (٤٤٩)، قال عَزَّلَهُ: «ومن المعلوم أنهم إنما سوّهم به عَزَّلَهُ في الحب والتأله والعبادة، وإنما فلم يقل أحد قط إن الصنم أو غيره من الأنداد مساوٍ لرب العالمين في صفاته وفي أفعاله وفي خلق السماوات والأرض وفي خلق عباده أيضًا وإنما كانت السوية في المحبة والعبادة» أ.ه.

حقه عَزَّلَهُ إجلاله، وتعظيمه، وتوحيده، والإخلاص له، والاعتراف له بكل كمال، ووصفه عَزَّلَهُ بنعوت الجمال، والجلال، والكمال، وسل رؤية النفس وأنه ليس ثم خير إلا منه سبحانه، وليس ثم اندفاع شر إلا منه سبحانه، فنحن إنما نقلب بفضل الله وبنعمته. فهذا الأمر إنما يعود إلى أصل تلك الدعوات الثالث.

نُسأَلُ اللَّهَ عَزَّلَهُ أَنْ يَجْعَلَنَا مِنْ إِذَا أُعْطَيْتَنَا شُكْرًا، وَإِذَا أَبْتَلَنَا صَبْرًا، أَذْنَبَ اسْتَغْفِرًا، وَصَلَّى اللَّهُ عَزَّلَهُ وَسَلَّمَ وَبَارَكَ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدًا، وَعَلَى اللَّهِ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ.



## مراجع الكتاب

- ١ - الأحاديث المختارة، أبو عبدالله محمد بن عبد الواحد المقدسي، تحقيق عبد الملك ابن دهيش، مكتبة النهضة الحديثة، مكة المكرمة، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ.
- ٢ - بدائع الفوائد، للإمام شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية، هشام عطا وعادل العدوي، مكتبة نزار مصطفى الباز، مكة المكرمة، الطبعة الأولى ١٤١٦هـ.
- ٣ - تفسير ابن جرير الطبرى، المسمى جامع تأویل القرآن دار الفكر، بيروت، طبعة ١٤٠٥هـ.
- ٤ - تفسير ابن كثير، دار الفكر، بيروت، طبعة ١٤٠١هـ.
- ٥ - تفسير البحر المحيط، اسم المؤلف: محمد بن يوسف الشهير بأبي حيان الأندلسى، دار النشر: دار الكتب العلمية - لبنان / بيروت - ١٤٢٢هـ - ٢٠٠١م، الطبعة: الأولى، تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود - الشيخ علي محمد معوض، شارك في التحقيق ١) د. زكريا عبد المجيد النوقي ٢) د. أحمد النجولى الجمل.
- ٦ - تفسير القرطبي، الجامع لأحكام القرآن. طبعة دار الكتاب العربي، بيروت
- ٧ - تيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد، سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب، مكتبة الرياض الحديثة، الرياض.

٨ - جلاء الأفهام في فضل الصلاة على محمد خير الأنام، للإمام شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية، دار العروبة، الكويت، الطبعة الثانية ١٤٠٧هـ.

٩ - الحسنة والسيئة، اسم المؤلف: أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني أبو العباس، دار النشر: مطبعة المدنى - القاهرة، تحقيق: د. محمد جميل غازى.

١٠ - درء تعارض العقل والنقل، لشيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، تحقيق محمد رشاد سالم، دار الكنوز الذهبية، الرياض، طبعة ١٣٩١هـ.

١١ - الدرر السننية في الأجوبة النجدية (مجموعة رسائل ومسائل علماء نجد الأعلام من عصر الشيخ محمد بن عبد الوهاب إلى عصرنا هذا)، جمع عبد الرحمن بن محمد بن قاسم العاصمي، الطبعة الخامسة، ١٤١٣هـ.

١٢ - الروض المربع، منصور بن يونس بن إدريس البهوي، مكتبة الرياض الحديثة، الرياض، طبعة ١٣٩٠هـ.

١٣ - سنن الترمذى، تحقيق أحمد محمد شاكر، دار إحياء التراث، بيروت.

١٤ - السنن الكبرى للنسائي، تحقيق عبد الغفار سليمان البندارى، وسيد كسروى حسن، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١١هـ.

١٥ - شرح القصيدة النونية، أحمد بن إبراهيم بن عيسى، تحقيق زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثالثة ١٤٠٦هـ.

- ١٦ - شرح النووي على صحيح مسلم ، دار إحياء التراث ، بيروت ، الطبعة الثانية ١٣٩٢ هـ .
- ١٧ - شرح النووي على صحيح مسلم ، دار إحياء التراث ، بيروت ، الطبعة الثانية ١٣٩٢ هـ .
- ١٨ - شرح كتاب التوحيد من صحيح البخاري ، الشيخ عبد الله الغنيمان مكتبة لينة ، طبعة ١٤١٣ هـ .
- ١٩ - صحيح ابن حبان ، تحقيق شعيب الأرناؤوط ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، الطبعة الثانية ١٤١٤ هـ .
- ٢٠ - صحيح البخاري - بيت الأفكار الدولية . الرياض ١٤١٩ هـ .
- ٢١ - عمدة القاري شرح صحيح البخاري ، بدرا الدين أبو محمد محمود ابن أحمد العيني ، دار إحياء التراث ، بيروت
- ٢٢ - عون المعبد شرح سنن أبي داود ، للعلامة أبي الطيب شمس الحق العظيم آبادي ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، الطبعة الثانية ١٩٩٥ م .
- ٢٣ - فيض القدير ، عبد الرؤوف المناوي ، المكتبة التجارية ، مصر ، الطبعة الأولى ١٣٥٦ هـ .
- ٢٤ - لسان العرب ، للإمام العلامة ابن منظور جمال الدين أبو الفضل محمد بن مكرم الأنصاري الإفريقي ثم المصري ، دار صادر ، بيروت ، الطبعة الأولى .
- ٢٥ - المبدع في شرح المقنع ، أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن مفلح الحنبلي ، المكتب الإسلامي ، بيروت ، طبعة ١٤٠٠ هـ .

٢٦ - مجموع الفتاوى، لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق عبد الرحمن ابن محمد بن قاسم النجدي، مكتبة ابن تيمية، الطبعة الثانية

٢٧ - مختار الصحاح، محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازى، تحقيق محمود خاطر، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، طبعة ١٤١٥ هـ.

٢٨ - المستدرك على الصحيحين للحاكم النسابوري، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١١ هـ.

٢٩ - مسند الإمام أحمد بن حنبل، مؤسسة قرطبة، مصر.

٣٠ - المعجم الكبير أبو القاسم الطبراني، تحقيق حمدي بن عبد المجيد السلفي، مكتبة العلوم والحكم، الموصل، الطبعة الثانية ١٤٠٤ هـ.

٣١ - الوابل الصيب ورافق الكلم الطيب، للإمام شمس الدين محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية الدمشقي، تحقيق بشير محمد عيون، مكتبة المؤيد.



## فهرس الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                                                                                |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥      | مُقدّمة الناشر                                                                         |
| ٧      | مقدمة الشارح                                                                           |
| ٧      | أهمية هذه القواعد الأربع                                                               |
| ٨      | مأخذ هذه القواعد من نصوص الكتاب والسنة ومن معرفة حال العرب                             |
| ٨      | الرحمة والتراحم سبب للتواصل بين الداعية والمدعو                                        |
| ٨      | تفسير قول الله تعالى: <b>﴿فِيمَا رَحْمَةٌ مِّنَ اللَّهِ لِنَتَ لَهُمْ﴾</b>             |
| ٩      | الفرق بين الحمد والشكر                                                                 |
| ١١     | صلة الشكر بالتوحيد                                                                     |
| ١١     | معنى: (وإذا أذنب استغفر)                                                               |
| ١٣     | مقدمة مصنف القواعد الأربع                                                              |
| ١٣     | معنى: (حنيناً)                                                                         |
| ١٤     | معنى: (لا إله إلا الله)                                                                |
| ١٥     | لا تقبل العبادة إلا بالتوحيد                                                           |
| ١٦     | المرء يخاف من الشرك أن يحيط عمله                                                       |
| ١٧     | المسألة العظيمة: (كيف يحيط الشرك عمل من ينطق بالشهادتين ويأتي بأركان الإسلام العملية؟) |

|    |                                                                 |
|----|-----------------------------------------------------------------|
| ١٨ | القاعدة الأولى                                                  |
| ١٨ | توحيد الألوهية هو الذي جاءت به الرسل فالعبرة به                 |
| ١٩ | غلط المتكلمون حينما عرّفوا الإله بأنه قادر على الاختراع         |
| ٢٠ | المشركون كانوا مقررين بتوحيد الربوبية ولم ينفعهم ذلك            |
| ٢٢ | القاعدة الثانية                                                 |
| ٢٢ | المشركون عبدوا آلهتهم على جهة الوساطة                           |
| ٢٣ | معنى الشفاعة ودليلها                                            |
| ٢٤ | أصل شرك العالم كان على إحدى جهتين                               |
| ٢٤ | الجهة الأولى: الشرك بالاعتقاد بروحانيات الكواكب                 |
| ٢٥ | الجهة الثانية: الشرك بالاعتقاد بروحانية أرواح الصالحين          |
| ٢٦ | أنواع الشفاعة                                                   |
| ٢٦ | الشفاعة المنفية                                                 |
| ٢٧ | الشفاعة المثبتة                                                 |
| ٢٧ | شروط الشفاعة المثبتة                                            |
| ٢٨ | الشفاعة يوم القيمة تكون لأهل الإخلاص                            |
| ٣٠ | القاعدة الثالثة                                                 |
| ٣١ | النبي ﷺ ظهر على أناسٍ متفرقين في عباداتهم                       |
| ٣٣ | لا حجة لمن فرق بين من عبد الحجر والشجر وبين من عبد النبي الصالح |
| ٣٤ | تفسير أبي حيان لقول الله تعالى: ﴿أَتَوْتُ عَبْرَ أَخْيَاءً﴾     |
| ٣٦ | القاعدة الرابعة                                                 |
| ٣٦ | الفرق بين شرك الأولين وشركى زماننا                              |

|                                                                           |
|---------------------------------------------------------------------------|
| عجباً من كان شرك أبي جهل أخف من شركه مع ادعائه الإسلام ..... ٣٧           |
| حال الناس مع الأضরحة ..... ٣٨                                             |
| أعظم ما يستحقه الله <small>يُعَظَّمُ</small> أن يُعبد القلب له ..... ٣٨   |
| لماذا يجعل هؤلاء كلمة (السر) مكان (الروح) فيقولون (قدس الله سره) ..... ٣٩ |
| المسألة العظيمة: (هل سوى المشركون معبداتهم بالله من كل وجه ..... ٣٩       |
| أم كان لب المساواة في العبادة؟) ..... ٤١                                  |
| المراجع ..... ٤١                                                          |
| فهرس الموضوعات ..... ٤٥                                                   |

رَفْعٌ

عَبْدُ الرَّحْمَنِ الْبَخْرَيِّ  
الْمُسْكِنُ لِلَّهِ الْفَزُورُ كَسْوَةٌ

[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)

**[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)**

رَقْعَ

بِعْدِ الرَّحْمَنِ الْجَنْبَرِيِّ  
الْمُكَبَّرِ لِلَّهِ الْفَرَوْكَسِ  
[www.moswarat.com](http://www.moswarat.com)

